
«Glaube soll ohne Tyrannei sein»

Theologische Überlegungen zu
Identität und Toleranz

Glaubensfreiheit und missionarisches Zeugnis sind keine Gegensätze
Quelle: Unsplash / Noah Holm
Religionsfreiheit ist kein Randrecht, sondern berührt das Wesen des christlichen
Glaubens. Auch Reformatoren sahen den Glauben als «freies Werk», verteidigten
ihre Überzeugungen, verweigerten diese Freiheit jedoch anderen Gruppen wie
den Täufern.

Diese Diskrepanz von geforderter und gewährter Toleranz zeigt sich quer durch
die Geschichte und regt dazu an, die theologische Begründung der
Religionsfreiheit auch für gegenwärtige politische Entwicklungen in Erinnerung zu
rufen.

https://www.jesus.ch/sites/default/files/2026-02/noah-holm-uvssywrcb24-unsplash.jpg


Unverfügbarkeit des Glaubens
Aus christlicher Sicht ist Glaube kein menschliches Produkt, das durch
pädagogische Techniken oder politische Macht herstellbar wäre, sondern eine
Gabe Gottes, die der Heilige Geist in Freiheit weckt. Glaube lässt sich weder über
kirchliche Institutionen noch über staatliche Zwangsmittel erzwingen, weil es sich
um ein Geschenk handelt, das sich dem Zugriff menschlicher Verfügung entzieht.
Wer glaubt, tut dies letztlich als Antwort auf ein vorausgehendes Handeln Gottes,
nicht als Ergebnis einer äusseren Dressur.

Wo Glaube unverfügbar ist, verliert jede irdische Instanz das Recht, einen
bestimmten Glauben vorzuschreiben oder abweichenden Glauben zu
sanktionieren. Weder Mehrheit noch Minderheit, weder Staat noch Kirche dürfen
sich an die Stelle Gottes setzen und über «richtigen» oder «falschen» Glauben mit
Gewalt entscheiden. Diese Einsicht gilt nicht nur für den «eigenen» Glauben,
sondern ebenso für den Glauben der anderen. Wer die Unverfügbarkeit nur für
sich reklamiert, sie den anderen aber abspricht, erhebt die eigene Tradition de
facto zur Identität mit der Wahrheit Gottes.

Damit wird Religionsfreiheit zu einer Konsequenz der Rechtfertigung aus Gnade.
Wenn der Mensch sein Heil nicht durch fromme Leistungen, kirchliche
Zugehörigkeit oder politische Loyalität sichern kann, dann darf ihm auch kein
bestimmter religiöser Weg staatlich verordnet oder kirchlich aufgezwungen
werden. Glaubenszwang ist nicht nur politisch problematisch, sondern theologisch
ein Widerspruch zur Gnade: Er verwandelt das freie Geschenk Gottes in eine
Ideologie, die verteidigt werden muss.

Menschenwürde aus Gottes Beziehung
Die Würde des Menschen gründet im biblischen Zeugnis nicht in Leistung,
Herkunft oder Religionszugehörigkeit, sondern darin, dass Gott sich selbst in
Beziehung zum Menschen gesetzt hat. Diese Beziehung wird dreifach sichtbar: in
der Schöpfung, wo der Mensch als Ebenbild Gottes geschaffen ist; in der
Versöhnung, in der Gott sich den Menschen in Christus zuwendet; und in der
Vollendung, auf die alle Geschichte ausgerichtet ist. In allen drei Dimensionen
gilt: Der Mensch ist Subjekt göttlicher Zuwendung, nicht Objekt menschlicher
Verfügbarkeit.



Wer den Mitmenschen als Ebenbild Gottes wahrnimmt, kann ihn nicht zugleich in
seiner religiösen Überzeugung entwürdigen oder seine Glaubenspraxis pauschal
delegitimieren. Die Anerkennung der Gottesebenbildlichkeit schliesst die
Anerkennung der Freiheit ein, sich Gott zuzuwenden, ihn abzulehnen oder auf
andere Weise zu suchen, als es der eigenen Tradition entspricht. Menschenwürde
ist daher untrennbar mit Gewissensfreiheit verbunden. Wer das Gewissen bricht,
verletzt nicht nur eine individuelle «Innenzone», sondern greift die
Gottesbeziehung des Anderen an.

Aus dieser theologisch begründeten Menschenwürde folgt der Schutz der Freiheit,
den eigenen Glauben zu suchen und zu leben – oder auch keinen Glauben zu
haben. Religionsfreiheit ist darum nicht nur ein Recht für religiös Überzeugte,
sondern ebenso für Agnostikerinnen und Atheisten. Christliche Theologie kann
nicht von der Gottesebenbildlichkeit aller sprechen und gleichzeitig jene unter
Druck setzen, die dem Glauben fernstehen oder einer anderen Religion
angehören.

Christliche Freiheit und Toleranz
Reformatorisch gedacht befreit der Glaube aus der Angst um das eigene Heil und
relativiert alle irdischen Bindungen, ohne damit Beziehungen zu zerstören. Die
Freiheit, die aus der Gnade erwächst, macht nicht autonom im Sinn grenzenloser
Selbstverwirklichung, sondern stellt in eine neue Beziehung: Wer sich von Gott
angenommen weiss, wird frei, sich dem Nächsten zuzuwenden. Christliche
Freiheit führt so in eine freiwillige «Knechtschaft», die das Wohl des Anderen –
und damit auch seine Gewissens- und Religionsfreiheit – in den Blick nimmt.

Toleranz ist in diesem Sinn nicht Gleichgültigkeit allem gegenüber, sondern die
Bereitschaft, Überzeugungen und Praktiken zu ertragen, die der eigenen Identität
widersprechen. Sie setzt eine gefestigte eigene Überzeugung voraus, die nicht
permanent um sich selbst kreist, sondern sich von Gott her versteht. Wo Toleranz
allerdings bloss mit Beliebigkeit begründet wird, im Sinne von «Alle sollen doch
machen, was sie wollen», fehlt ihr die innere Kraft, in Konflikten standzuhalten.
Eine christlich begründete Toleranz dagegen erwächst aus der Einsicht: Weil der
Glaube Geschenk ist, kann er nur erbeten, nicht erzwungen werden.

Damit wird auch deutlich, dass Glaubensfreiheit und missionarisches Zeugnis
keine Gegensätze sind. Wer andere einlädt, dem Evangelium zu vertrauen, setzt
gerade voraus, dass sie in Freiheit antworten können. Wo missionarische Praxis
Druckmittel, Angst oder politische Macht einsetzt, verrät sie ihren eigenen Inhalt.



Eine glaubwürdige christliche Mission wird daher immer zugleich Anwältin der
Religionsfreiheit sein – auch dort, wo diese der eigenen Position zunächst nicht
nützt.

Grenzen der Toleranz
Die Grenze christlich begründeter Toleranz verläuft nicht dort, wo andere «falsch»
glauben oder leben, sondern dort, wo die von Gott geschenkte Menschenwürde
verletzt wird und der Weg der Liebe systematisch blockiert wird. Praktiken, die
Menschen massenhaft entwürdigen, ausgrenzen oder verletzen, können nicht mit
dem Verweis auf die Religionsfreiheit gedeckt werden. Hier ist Widerspruch
geboten, und dieser Widerspruch speist sich aus der gleichen theologischen
Quelle wie die Toleranz: aus Gottes Ja zum Menschen.

Dabei bleibt bestehen, dass andere weiterhin anders glauben oder gar nicht
glauben dürfen. Das Ertragen fremder Überzeugungen und ungewohnter
religiöser Ausdrucksformen gehört zum Preis eines freiheitlichen Gemeinwesens.
Was nicht mehr toleriert werden kann, ist nicht der fremde Glaube als solcher,
sondern jede Praxis, die Menschen unter Berufung auf die Religion verachtet,
bedroht oder zum Objekt macht. Wer sich auf den Gott der Liebe beruft, kann sich
nicht gleichzeitig der systematischen Entwürdigung von Menschen verschreiben.

Religionsfreiheit für alle

https://www.jesus.ch/sites/default/files/2026-02/lukas_amstutz.png


Lukas Amstutz
Quelle: Forum Integriertes Christsein

Historisch hat die Täuferbewegung vor allem um die Freiheit gerungen, ihren
eigenen Glauben ungestört leben zu können. Ihre Forderungen entstanden meist
aus der Erfahrung von Verfolgung und Marginalisierung und waren zunächst nicht
als ausgearbeitete Theorie eines pluralistischen Gemeinwesens gedacht. Dennoch
haben die Täufer wichtige Impulse für die Trennung von Kirche und Staat und für
eine Pluralisierung religiöser Landschaften gegeben.

Aus heutiger Perspektive stellt sich darum die zugespitzte Frage, ob Kirchen –
gerade in sogenannt «christlich» geprägten Gesellschaften – konsequent für die
Religionsfreiheit Aller eintreten oder primär ihre Privilegien sichern. Religiöse
Akteure können leicht in die Versuchung geraten, Religionsfreiheit selektiv
einzufordern: für die eigene Position, während sie Anderen im Namen kultureller
Identität, nationaler Einheit oder vermeintlicher «Leitkultur» wieder entzogen
wird. So entstehen neue Feindbilder, etwa gegenüber den Juden, dem Islam oder
gegenüber (religiösen) Minderheiten, und die verheerende Geschichte der
Intoleranz wiederholt sich in neuer Gestalt.

Wenn Kirchen glaubwürdig sein wollen, müssen sie sich diesen Tendenzen
widersetzen und Religionsfreiheit als unteilbares Menschenrecht verteidigen. Das
schliesst ein, auch dort Partei zu ergreifen, wo die eigenen Überzeugungen nicht
geteilt werden und wo der Einsatz für die Freiheit der Anderen keinen
unmittelbaren Nutzen bringt. Aus der Unverfügbarkeit des Glaubens und der in
Gottes Beziehung gründenden Menschenwürde ist daher sorgfältig zu prüfen, wer
die Religionsfreiheit mit welcher Agenda fordert. Soll Religionsfreiheit nicht
instrumentalisiert werden, muss eine christliche Theologie daher sich selbst treu
bleiben und Religionsfreiheit nicht nur für sich, sondern für alle Menschen
einfordern, sie schützen und aktiv mitgestalten.

Zum Autor:
Lukas Amstutz ist mennonitischer Theologe und leitet das friedenskirchliche
Bildungszentrum Bienenberg in Liestal.

Dieser Beitrag erschien zuerst bei Forum Integriertes Christsein.

Zum Thema:
Faktencheck Christentum: Religionsfreiheit – wird sie überleben? 
Ökumenischer Bericht: Situation der Religionsfreiheit ist «bedrängend» 
Weltverfolgungsindex 2026: Christenverfolgung weltweit auf neuem Höchststand 

https://www.insist-consulting.ch/forum-integriertes-christsein/26-2-6-bibel-der-glaube-soll-ohne-tyrannei-sein-theologische-ueberlegungen-zu-identitaet-und-toleranz.html
https://www.livenet.ch/themen/wissen/75676_religionsfreiheit_wird_sie_ueberleben
https://www.livenet.ch/news/gesellschaft/28907_situation_der_religionsfreiheit_ist_bedraengend
https://www.jesus.ch/news/kirche_und_co/80997_christenverfolgung_weltweit_auf_neuem_hoechststand


Datum: 07.02.2026
Autor: Lukas Amstutz
Quelle: Forum Integriertes Christsein

Tags
Christen in der Gesellschaft 
Glaube 
Menschenrechte 
Beziehungen 

https://www.jesus.ch/tag/Christen in der Gesellschaft
https://www.jesus.ch/tag/Glaube
https://www.jesus.ch/tag/Menschenrechte
https://www.jesus.ch/tag/Beziehungen

